
REVISTAREVISTA
ESMAT

32

COALIZÃO DE CORPOS E AFETOS: CRÍTICAS AO 
BINARISMO E À MONONORMATIVIDADE EM JUDITH 

BUTLER

COALITION OF BODIES AND AFFECTIONS: CRITICISM OF BINARISM AND 
MONONORMATIVITY IN JUDITH BUTLER

Herivelto Pereira de Souza 1

Ricardo Morais Barros2

RESUMO
O presente artigo discute como o pensamento de Judith Butler permite criticar 

pressupostos ontológicos do sistema monogâmico como regime normativo, que sus-
tenta relações exclusivistas, proprietárias e binaristas em termos da noção de casal. 
Seguindo as articulações conceituais propostas por Butler, serão apresentadas possibi-
lidades de desconstrução, ao mesmo tempo subversivas e não violentas, no interior 
da matriz de heteronormatividade e de mononormatividade. O caso brasileiro será 
mobilizado, a fim de compreender, à luz das ideias de Butler, a questão da luta pelo 
direito a uniões homoafetivas e uniões não monogâmicas. Os casos apresentados de 
uniões homoafetivas e não monogâmicas indicam a complexidade de recorrer a so-
luções estatais, bem como o reforço das práticas de apagamento das uniões não mo-
nogâmicas no Brasil.

PALAVRAS-CHAVE: Não Monogamia. Judith Butler. Mononormatividade.

ABSTRACT
This article discusses how Judith Butler's thinking allows us to criticize ontological 

assumptions of the monogamous system as a normative regime, which supports 
exclusivist, proprietary and binaristic relationships expressed by the notion of 

1	Professor do Departamento de Filosofia da Universidade de Brasília (UnB). Doutor em Filosofia, pela 
Universidade de São Paulo (USP), com ênfase em Filosofia da mente, Epistemologia da psicanálise e História 
do pensamento italiano. Coordena o Laboratório de Teoria Social, Filosofia e Psicanálise do Centro-Oeste 
(Latesfip-Cerrado). E-mail:  herivelto@unb.br . ORCID: https://orcid.org/0009-0005-9967-9766
2	Mestre em Filosofia, pela UnB, com dissertação defendida em 2025 (“Em defesa de uma não monogamia 
cética: reflexões sobre amor e liberdade”). Doutorando em Filosofia, pela UnB, com projeto de pesquisa 
sobre subjetividade, amor e liberdade em Simone de Beauvoir e Jean-Paul Sartre. E-mail: ricmbarros@
gmail.com . ORCID: https://orcid.org/0009-0006-1841-6145 

Pág. 69 - 90 | SET. À DEZ. 2025

REVISTA ESMAT
ANO 17 - Nº 32 69



REVISTAREVISTA
ESMAT HERIVELTO PEREIRA DE SOUZA / RICARDO MORAIS BARROS 

Pág. 69 - 90 | SET. À DEZ. 2025

REVISTA ESMAT
ANO 17 - Nº 3270

couple. Following the conceptual articulations proposed by Butler, possibilities for 
deconstruction will be presented, both subversive and non-violent, within the matrix 
of heteronormativity and mononormativity. The Brazilian case will be mobilized in 
order to understand, in the light of Butler's ideas, the issue of the fight for the right to 
same-sex unions and non-monogamous unions. The cases presented of same-sex 
and non-monogamous unions indicate the complexity of resorting to state solutions, 
as well as the reinforcement of practices of erasing non-monogamous unions in Brazil. 

KEYWORDS: Non-Monogamy. Judith Butler. Mononormativity.

c’est à la condition de masquer une part important de lui-mê-
me que le pouvoir est tolérable.

Michel Foucault

INTRODUÇÃO

O presente artigo discutirá possíveis relações entre o tema da não monogamia e 
o pensamento de Judith Butler. A filósofa estadunidense realizou profunda reflexão 
crítica sobre as incidências éticas e políticas dos arranjos normativos que sustentam 
práticas de patologização e de exclusão de vidas consideradas desviantes ou anormais, 
em especial no que diz respeito às questões de gênero. Nesse sentido, Butler voltou 
sua atenção para as estratégias político-normativas presentes em processos que deter-
minam a constituição de sujeitos sexuados, em especial estratégias que se concretizam 
em papéis sociais de gênero e que conformam e estabilizam arranjos e formas de 
vínculos afetivos e sexuais. 

Um elemento crucial no modo como esses papéis são ordenados é o binaris-
mo de gênero, uma categorização opositiva que exprime uma forma de pensamento 
fundamentado na complementaridade entre as posições masculina e feminina, algo 
duramente criticado por Butler. A rejeição ao binarismo de gênero é conceitualmente 
intrincada e complexa, justamente por não se furtar à tarefa de, para além da proble-
matização de questões, elaborar um horizonte emancipatório no qual os corpos se 
reconheçam como vulneráveis e despossuídos. Podemos, portanto, nos referir a esse 
quadro normativo binário a ser demolido como heteronormatividade.

Entretanto, o que o pensamento de Judith Butler sobre a vida subjetiva das nor-
mas relativas a sexo e gênero poderia nos dizer sobre as formas de aliança conjugal? 
A exclusividade sexual e afetiva da família biparental monogâmica seria expressão ou 
parte de uma normatividade excludente de todos os afetos não duais? Tendo por 
fundamento os conceitos butlerianos, que leitura crítica podemos fazer das relações 
afetivas estabilizadas em torno da norma de um casal monogâmico? O caráter necessá-
rio dos vínculos duais exclusivos não expressaria um imaginário de propriedade sobre 



COALIZÃO DE CORPOS E AFETOS: CRÍTICAS AO BINARISMO E À MONONORMATIVIDADE EM JUDITH BUTLER

Pág. 69 - 90 | SET. À DEZ. 2025

REVISTA ESMAT
ANO 17 - Nº 32 71

os corpos, isto é, de uma relação de submissão e de objetificação corporal? Como 
a noção de mononormatividade se articularia com o conceito de heteronormatividade 
desenvolvido a partir das ideias de Butler3? E que relação se poderia estabelecer entre 
as pautas e as lutas políticas relativas ao gênero, em particular o casamento homoa-
fetivo, e à manutenção de regimes de exclusão derivados do poder disciplinar de um 
horizonte cultural aferrado às suas estritas normas monogâmicas? Não haveria aí uma 
espécie de impasse nessas formas culturais que aceitam e propiciam relações sexuais 
fortuitas, mas se mostram inarredáveis ao lidar com as consequências que daí derivam 
em termos de se repensarem as configurações institucionais que dão contorno a no-
ções como a de família?

O presente artigo primeiramente apresentará certas ideias de Butler desenvolvi-
das em sua já clássica obra Problemas de gênero (Butler, 2018), a fim de refletir sobre 
os principais argumentos da filósofa sobre a heteronormatividade e seus regimes de 
exclusão. Em seguida, discutiremos os argumentos elaborados por Butler em sua obra 
posterior Desfazendo gênero (Butler, 2004), em especial com relação à possível aproxi-
mação entre heteronormatividade e mononormatividade. Por fim, serão apresentados 
dois casos concretos recentes da sociedade brasileira de tratamento jurídico do tema 
da heteronormatividade e da mononormatividade, que indicam momentos distintos 
nas estruturas de exclusão e nas resistências a esses regimes de opressão.

1. DA HETERONORMATIVIDADE À MONONORMATIVIDADE
Comecemos com alguns referenciais teóricos gerais sobre o entendimento de 

Butler acerca do conceito de sujeito. A pensadora entende o sujeito como um efeito 
de estratégias políticas, nas quais normas estão em operação e em constante atravessa-
mento das vidas humanas. Na esteira de certos trabalhos da obra de Michel Foucault, 
a autora busca, a seu modo, compreender e criticar arranjos normativos disciplina-
res que produzem sujeitos sexuados em suas malhas individualizantes, condicionando 
efeitos corporais, de modo que resultem daí corpos dóceis aos parâmetros definidos 
pelo gênero. Se tal construção social acarreta, por um lado, padrões e papéis tidos 
como normais para os sujeitos-assujeitados, segundo um esquema binário (homens e 
mulheres), por outro lado os corpos e as existências desviantes – aqueles relegados 
aos interstícios das normas – figuram como restos dessas operações, sendo excluídos 
ou inseridos sob a forma de quadros patológicos que demandam intervenção médica.

O sujeito apresentado por Butler, ao mesmo tempo que está imerso na teia de 
assujeitamento, é também um sujeito dotado da capacidade de agir4. Essa agência, 

3	Núñez (2023, p. 76) articula o conceito de “monocultura”, de certa forma próximo à ideia de mononor-
matividade, ao propor que a monocultura dos afetos seria uma forma de “pressão global” que apregoa “ao 
mundo que a monogamia é a única maneira justa de se relacionar”.
4	Essa dinâmica é abordada em vários textos, mas podemos destacar o confronto com Foucault e Freud 
realizado em Butler (1997).



REVISTAREVISTA
ESMAT HERIVELTO PEREIRA DE SOUZA / RICARDO MORAIS BARROS 

Pág. 69 - 90 | SET. À DEZ. 2025

REVISTA ESMAT
ANO 17 - Nº 3272

no entanto, deve ser compreendida como estando imersa em relações transversais 
de poder, estruturadas em redes ou teias que materializam antagonismos e jogos de 
força, nos quais a capacidade de influenciar a ação de outrem está posta em questão. 
Desse modo, o sujeito se constitui, ao mesmo tempo, pelo poder e por meio das 
relações de poder nas quais está inserido.

Ora, de modo análogo à formação dos gêneros heterossexuais binários, podería-
mos dizer que as normas, em constante operação e disciplinamento da normalidade, 
também atuam na formação de outro tipo de sujeito (assujeitado-agente), ou, melhor 
dizendo, de outra dimensão da subjetividade, qual seja: o sujeito afetivo. Trata-se do 
sujeito que se confronta com a injunção de dever pertencer e se adequar ao formato 
do casal monogâmico. Os afetos, assim sendo, são regulados e normatizados por 
construções socioculturais opressoras e com pretensões universalistas, que preconi-
zam as relações exclusivas e o casamento sempre entre dois indivíduos como a única 
modalidade normal e saudável de relacionamento afetivo e de “amor verdadeiro”. Os 
demais arranjos afetivos seriam relegados às margens da afetividade “normal”, como 
“excrescência”, “putaria”, “safadeza”, “promiscuidade” ou “perversão”.

Butler retoma, a seu modo, a tese foucaultiana da sexualidade como um dispositi-
vo5, isto é, o conjunto de elementos heteróclitos, discursivos e não discursivos, deri-
vado do entrecruzamento de saberes e de práticas orientados à obtenção de efeitos 
estratégicos, Os dispositivos inscrevem-se em um horizonte que dá inteligibilidade à 
concepção de que se poderia alcançar a verdade sobre o sexo e, com isso, normalizar 
as condutas sexuais consideradas saudáveis ou naturais, sempre sob a égide da hete-
rossexualidade, de onde se descortina também a proliferação do que se chamava na 
psiquiatria do século xix de parafilias. Ao se desvencilhar de uma concepção jurídica do 
poder, torna-se possível reconhecer a centralidade de uma arte de governar apoiada 
decisivamente em práticas normalizadoras.

A heterossexualidade compulsória é um dos aspectos do regime normativo instau-
rado pelos processos de racionalização da vida social no capitalismo tardio. Ainda que 
lutas por reconhecimento tenham reconfigurado certa rigidez na definição de quais 
desvios são toleráveis, há certa flutuação relativamente a como grupos sociais espe-
cíficos expelem para fora sujeitos considerados anormais, sustentando perseguições 
e outras formas de violência contra aqueles arrojados para as margens. Permanece 
incólume, portanto, um quadro normativo que impele os sujeitos a um dos polos opo-
sitivos que ordenam o campo em termos de dois gêneros complementares. No en-
tanto, Butler (2018, p. 21) nos indica claramente que “não há razão para supor que os 
gêneros […] devam permanecer em número de dois”. E os participantes envolvidos 

5	Cf. Foucault (1984).



COALIZÃO DE CORPOS E AFETOS: CRÍTICAS AO BINARISMO E À MONONORMATIVIDADE EM JUDITH BUTLER

Pág. 69 - 90 | SET. À DEZ. 2025

REVISTA ESMAT
ANO 17 - Nº 32 73

em uma relação afetiva? Deveriam, por alguma razão, permanecer necessariamente 
em número de dois?

Os argumentos e as críticas até aqui traçados permitiriam formular um questiona-
mento sobre o papel normativo do casal e do ideal de união exclusiva entre duas pes-
soas com base nas ideias e nas problematizações articuladas por Judith Butler. Seriam o 
casamento e o casal a expressão de uma estrutura de poder monogâmico e “dualista”? 
A norma da monogamia que preconiza a normalidade das relações exclusivistas, ao 
mesmo tempo que exige a união estável no tempo entre dois indivíduos, não implica 
a diminuição de quaisquer outros arranjos afetivos não monogâmicos, como os trisais 
e as demais configurações poliamorosas, os relacionamentos abertos ou os amores 
livres? Esse regime monogâmico não se sustenta pelo estigma em relação a sujeitos 
que vivem outros arranjos, por assim dizer, alternativos, estigmatizados, minoritários 
ou marginais6? 

Qualquer tentativa de resposta a tais questões deve levar em consideração a de-
molição que Butler efetua em torno de todo tipo de oposição estanque entre sexo e 
gênero, em especial se a repartição for um desdobramento da dicotomia fechada que 
separa natureza de cultura sem deixar nada de fora. Ora, Judith Butler (2018, p. 11) as-
severa que “fábulas de gênero estabelecem e fazem circular sua denominação errônea 
de fatos naturais”. Ou seja, o caráter natural com o qual se busca revestir distinções 
que possuem articulação normativa funciona primordialmente como estratégia de le-
gitimação de tudo o que é atravessado pelo dispositivo da sexualidade. Nesse sentido, 
não podemos deixar de lembrar como é fundamental para a elaboração conceitual 
butleriana a noção de desejo, no que diz respeito aos efeitos desestabilizadores para 
dicotomias ordenadoras do dispositivo em questão (natureza-cultura, sujeito-objeto, 
universal-singular etc.)7.

Ora, pensar uma ética sexual a partir de Butler implica compreender não apenas 
as suas concepções de sexualidade e gênero, mas também as diretrizes éticas mais 
amplas de seu pensamento. A esse respeito, além do caráter central da vulnerabilidade 
constitutiva de todo ente singular, e da relacionalidade fundamental que torna inteligível 
a constituição subjetiva, devemos partir de sua crítica da violência ética8. Tal crítica de-

6	Ainda que não seja objeto do presente artigo, a questão também seria interessante para reflexão sobre a 
oposição entre a monogamia, como regime normativo, e a vida daqueles marcados pela ausência de mani-
festação afetivo-sexual em termos de conformação de alianças relacionais socialmente expressas, tal como 
no caso de pessoas celibatárias ou assexuadas.
7	“Both the ‘subject’ and its ‘desire’ have come to suffer the process of historicization […]. Indeed, it beco-
mes crucial to ask just how this subject is constituted, under what conditions, and by what means. […] What 
gender are they, and to what extent is dialectical opposition considered to be characteristic of binary relations 
between the sexes” (Butler, 1987, p. 231-232).
8	Cf. Butler (2005).



REVISTAREVISTA
ESMAT HERIVELTO PEREIRA DE SOUZA / RICARDO MORAIS BARROS 

Pág. 69 - 90 | SET. À DEZ. 2025

REVISTA ESMAT
ANO 17 - Nº 3274

corre da retomada de uma elaboração adorniana acerca do conceito de universal no 
discurso filosófico da modernidade, uma elaboração que se materializa no diagnóstico 
de que regimes de subsunção de singulares a universalidades estritamente formais 
podem ser marcados justamente pela violência, porque resultam no apagamento de 
qualquer conteúdo próprio ou não idêntico dessas singularidades com respeito a um 
universal definido apenas formalmente e, portanto, esvaziado de conteúdo. 

Para Butler, esse é um diagnóstico que ajuda não apenas a compreender como 
éticas deontológicas não foram capazes de evitar os desastres totalitários dos campos 
de extermínio pelo recurso a princípios universais, mas também auxilia a repensar 
modos contemporâneos de invisibilidade, opressão, apagamento e assassinato de 
certos sujeitos. O patológico e o monstruoso precisam ser reconsiderados, de modo 
que se possa dar efeito discursivo e institucional às experiências de sofrimento e de 
exclusão daqueles que estão fora dos limites do que é considerado “normal”. Entre 
vários fenômenos sociais, Butler evidencia esse tipo de violência no caso da hetero-
normatividade. Haveria lastro para o diagnóstico de situação similar com relação às 
subjetividades não monogâmicas?

Outra crítica presente na obra da autora diz respeito à suposta continuidade e co-
erência do sujeito. Butler avalia que a pessoa não é uma entidade contínua, tampouco 
plenamente coerente. Não há uma substância eterna, imune ao devir, que permanece 
essencialmente constante ao longo do tempo e da vida, ainda mais em se tratando de 
subjetividades singulares. As relações são dinâmicas e fazem com que as ações realiza-
das tenham efeitos que retroagem sobre o próprio agente. As relações com as demais 
subjetividades devem ser igualmente compreendidas sem pretensões essencialistas, 
ou seja, no marco da temporalidade e da descontinuidade. Portanto, o “eu” e o “ou-
tro” não seriam essências coerentes e imutáveis, com identidades fixas, unificadas, que 
permanecem rígidas e imutáveis ao longo do tempo. Tais essências seriam, em síntese, 
“ficções fundacionistas que sustentam a noção de sujeito” (Butler, 2018, p. 20).

Nesse sentido, esclarece a autora que o poder põe em ação (inact) os sujeitos e, 
com isso, disciplina o normal e o anormal dentro de um quadro categorial normatiza-
do. Desse modo, “a ‘coerência’ e a ‘continuidade’ da ‘pessoa’ não são características 
lógicas ou analíticas da condição da pessoa, mas, ao contrário, normas de inteligibilida-
de socialmente instituídas e mantidas” (Butler, 2018, p. 34). As identidades, portanto, 
conformam ideais normativos, socialmente instituídos e mantidos por práticas regu-
ladoras. Desse modo, a identidade não é uma livre escolha e decisão individual de 



COALIZÃO DE CORPOS E AFETOS: CRÍTICAS AO BINARISMO E À MONONORMATIVIDADE EM JUDITH BUTLER

Pág. 69 - 90 | SET. À DEZ. 2025

REVISTA ESMAT
ANO 17 - Nº 32 75

sujeitos totalmente autônomos e independentes. Conclui Butler que há uma ilusão de 
identidade substancial9. 

A crítica butleriana poderia nos levar, então, a questionar os atos de compromis-
so e de promessa monogâmica, tal como o consentimento para o namoro, a união 
estável ou o casamento. Nesses atos, há uma promessa subentendida de fidelidade 
e de exclusividade sexual e afetiva que deveria perdurar no tempo. Desse modo, 
sujeitos que se imaginam estáveis e coerentes, ao longo da vida, oferecem a integrali-
dade de seus corpos, seus desejos, seus afetos e sua sexualidade a outro sujeito. Em 
troca, esse outro sujeito, que compartilha da mesma ilusão de ser uma substância 
estável, coerente, lógica e permanente, retribui à promessa com o compromisso de 
exclusividade recíproca e eterna. Esse pacto de exclusividade afetiva, segundo Butler, 
não seria objeto de escolhas livres e independentes, mas seria alinhavado por ditames 
de normas culturais e estruturais que articulam as alianças de fidelidade e de exclusi-
vidade dualista como requisito fundacional e necessário de relacionamentos afetivos 
“normais”. Quaisquer outros arranjos amorosos e sexuais que desafiem o sistema 
mononormativo são arrojados às margens, patologizados, excluídos e estigmatizados.

Nos termos de Butler, a ilusão da identidade substancial asseguraria e estruturaria 
os atos performativos de promessa, de compromisso, de fidelidade, bem como as 
juras de arranjos e de acordos monogâmicos. Ainda que alguns desses acordos sejam 
atualmente mais flexíveis quanto às possibilidades de saída e de fim da servidão mútua, 
como no caso do divórcio, permanece o dualismo do casal como requisito normativo 
nos sistemas de monogamia serial. Assim sendo, é fundamental para a compreensão, 
tanto do gênero quanto da monogamia, a crença ou a ilusão de identidade dos sujei-
tos, que tendem a acreditar que as supostas essências de subjetividade do “eu” e do 
“outro” do momento presente permanecerão basicamente as mesmas daqui a meses, 
anos ou décadas. 

A obra Problemas de gênero conclui com uma reflexão crítica sobre a importância 
das práticas subversivas como forma de desconstrução de estruturas, que normati-
zam, oprimem, excluem e cristalizam aparências de substancialidade e de identidade. 
Nesse sentido, Butler indica que o encerramento binário das identidades também é 
uma ilusão, de modo que os agentes deveriam em seus atos perfomativos criticar a 
heteronormatividade e o binarismo sexo-gênero. Defendemos, nesse sentido, que 
as críticas butlerianas poderiam ser mobilizadas de modo a subverter e desconstruir, 
igualmente, a monogamia enquanto sistema que cria a ilusão da identidade do casal 
como a única possibilidade “normal” de manifestação de afeto, amor ou desejo. A 

9	Conforme citação de Genealogia da moral, de Nietzsche, referendada pela autora: “não há ‘ser’ por trás do 
fazer, do realizar e do tornar-se; o ‘fazedor’ é uma mera ficção acrescentada à obra – a obra é tudo” (Butler, 
2018, p. 44).



REVISTAREVISTA
ESMAT HERIVELTO PEREIRA DE SOUZA / RICARDO MORAIS BARROS 

Pág. 69 - 90 | SET. À DEZ. 2025

REVISTA ESMAT
ANO 17 - Nº 3276

mononormatividade seria o operar dessa normatização em torno das relações exclusi-
vas do casal monogâmico.

Antes de prosseguir, há uma consideração importante a ser feita. Pode parecer 
que a proposição de uma noção de mononormatividade a partir da conceitualidade 
butleriana contrasta com a importância assumida aí pela crítica ao binarismo. Ora, 
o caráter binário, dúplice, de uma divisão sexual exaustiva em duas partes comple-
mentares poderia, à primeira vista, parecer dificilmente conciliável com uma norma 
exclusivista que institui um único parceiro por vez como o tipo de vínculo de alian-
ça efetivamente legítimo. Entretanto, não há de se deixar distrair pelos prefixos bi e 
mono aqui. O encerramento do binarismo na forma de um casal parece ser crucial 
para as maneiras pelas quais a heteronormatividade engendra e sustenta enquadres 
institucionais específicos. Tais enquadres são mononormativos, no sentido defendido 
aqui, pois a complementaridade ganha autenticidade ao se concretizar em associações 
exclusivistas.

Veremos, a seguir, algumas reflexões adicionais sobre o tema do gênero elabora-
das em livro mais recente de Judith Butler. Ademais, serão apresentadas ideias especí-
ficas da filósofa, as quais dialogam de forma mais direta com a questão da problemática 
da não monogamia.

2. SOBRE A GESTÃO MONONORMATIVA DOS AFETOS

Na obra Desfazendo gênero, publicada em 2004, Judith Butler menciona o tema 
da não monogamia de forma mais direta, o que nos permite refletir com mais se-
gurança sobre a possibilidade de mobilização dos argumentos anteriores da filósofa, 
com questionamentos específicos sobre a monogamia e o casamento. O que a autora 
problematiza sobre a vida não monogâmica?

Em primeiro lugar, Butler entende que as práticas afetivas não monogâmicas per-
mitem que haja maior abertura para que formas alternativas de comunidade pos-
sam ser vividas e experimentadas, para além dos arranjos tradicionais da família e do 
casamento:

a sexualidade, fora do campo da monogamia, pode bem nos 
proporcionar a abertura para um senso diferente de comu-
nidade, ao intensificar a questão de onde se encontram la-
ços duradores […]. No entanto, aqueles que vivem fora do 
marco conjugal ou que mantém modos de organização da 
sexualidade que não são nem monógamos nem quase-ma-
ritais são cada vez mais considerados irreais, e seus amores e 
perdas são considerados menos do que “verdadeiros” amores 
e “verdadeiras” perdas. A desrealização desse domínio da 



COALIZÃO DE CORPOS E AFETOS: CRÍTICAS AO BINARISMO E À MONONORMATIVIDADE EM JUDITH BUTLER

Pág. 69 - 90 | SET. À DEZ. 2025

REVISTA ESMAT
ANO 17 - Nº 32 77

intimidade e da socialização humana entra em funcionamento 
por meio da negação da realidade e da verdade para tais 
relacionamentos (Butler, 2004, p. 26-2710).

Assim, ainda que uma nova forma de comunidade possa derivar de sexualidades 
não dualistas, Judith Butler aponta o aspecto problemático da exclusão e da discrimi-
nação da não monogamia por parte do poder disciplinador com sendo uma prática 
afetiva impossível ou irreal. Os relacionamentos poliamorosos são, dessarte, geral-
mente reputados como superficiais, promíscuos e instáveis, pois apresentam uma 
aliança alternativa que ameaça a mononormatividade. Ao ameaçar a ordenação dual 
que sustenta a monogamia e a família tradicional, os afetos não monogâmicos sofrem 
apagamento e violência ao serem considerados irreais e inexistentes. Do ponto de 
vista dos regimes de poder, os “verdadeiros” afetos seriam, portanto, somente aqueles 
expressos e reificados por meio do casamento entre dois indivíduos, que estabelecem 
um contrato de compra e venda de corpos e de almas que deve, em princípio, durar 
até que a morte os separe.

A pensadora avança na reflexão sobre a exclusão dos arranjos não monogâmicos 
dos âmbitos de normalidade e de possibilidade ao tratar da pauta do casamento ho-
moafetivo. Nesse aspecto, Judith Butler (2004, p. 109) apresenta a seguinte conside-
ração sobre a busca de legitimação estatal do casamento:

dizer que alguém é a favor ou contra o casamento gay não é 
sempre algo fácil, pois alguém pode querer assegurar direitos 
para aqueles que querem fazer uso desses direitos por mais 
que esse alguém não queira esse direito para si próprio; ou 
pode ser que alguém queira lutar contra o discurso homofóbi-
co que tem se organizado contra o casamento gay; mas alguém 
pode também não querer estar a favor do casamento gay. 
Pode ser que essa pessoa acredite fortemente que o casamen-
to gay é a melhor forma de lésbicas e gays quererem instalar o 
casamento gay como uma nova norma: a norma para o futuro. 
Alguém também pode se opor ao casamento gay não por si 
próprio e devido aos seus interesses pessoais, mas devido ao 
interesse de todos, ao entender que a tarefa que está em jogo 
seria no sentido de retrabalhar e de revisar a organização social 
da amizade, dos relacionamentos sexuais e da comunidade no 
sentido de produzir formas não centradas no Estado de supor-
te e de aliança, pois o casamento, ao considerarmos seu peso 
histórico, torna-se uma “opção” somente por se converter em 
uma norma (e como tal encerra outras opções), uma norma 

10	 Todas as traduções de textos em outras línguas são nossas.



REVISTAREVISTA
ESMAT HERIVELTO PEREIRA DE SOUZA / RICARDO MORAIS BARROS 

Pág. 69 - 90 | SET. À DEZ. 2025

REVISTA ESMAT
ANO 17 - Nº 3278

que amplia relações proprietárias e que torna as formas sociais 
da sexualidade ainda mais conservadoras. 

A crítica de Butler indica que avanços considerados “progressistas” podem, sem 
deixar de expressar alguma resistência contra antigas discriminações, promover e re-
forçar novas normas excludentes. E, justamente por serem novas normatizações, po-
dem também consagrar e promover formas de opressão e de violência contra outros 
excluídos. No caso do casamento homoafetivo, por exemplo, o anseio pelo reconhe-
cimento da instituição do casamento monogâmico por uma parcela historicamente 
patologizada e excluída acaba por reforçar a instituição do casamento entre duas pes-
soas como a única forma de validar e de reconhecer os afetos humanos, até mesmo 
com a benção e a aprovação do Estado. Desse modo, aqueles sujeitos que estão no 
espectro das práticas não monogâmicas passam a enfrentar uma norma social ainda 
mais violenta e excludente, no que diz respeito à mononormatividade compulsória, 
após a luta de resistência (ainda que ética, bem-vinda e justa) em prol do casamento 
homoafetivo, visto que o regime do casamento acaba se tornando uma instituição 
social ainda mais fortalecida e disciplinadora dos afetos, após o reconhecimento de 
uniões homoafetivas pelo Estado. Trata-se de uma situação problemática que encerra 
suas contradições, pois é também preciso entender e reconhecer que os casamentos 
homoafetivos possibilitaram que diversas pessoas, que eram excluídas e oprimidas, 
pudessem ter direitos reconhecidos.

E qual seria a proposta esboçada por Judith Butler para esse problema? Em primei-
ro lugar, Butler (2004, p. 109) entende que um movimento sexual que queira defen-
der o casamento homoafetivo como uma opção para a população não heterossexual 
não deveria defender o casamento como a única opção válida para o reconhecimento 
e à legitimação dos relacionamentos humanos. Em seguida, reconhece que mesmo 
que também se opte por contratos de união estável e outros arranjos legais entre 
parceiros sexuais, alguns problemas ainda assim persistem:

Por que o casamento e os contratos legais são necessários para 
a garantia de benefícios de saúde e bem-estar social? Por que 
não se garante a todos igual acesso aos benefícios de saúde e 
bem-estar social, independentemente do estado civil de casa-
do? Se alguém defende o direito ao casamento como forma de 
garantir direitos sociais, então essa mesma pessoa não estaria 
defendendo que direitos tão importantes como a cobertura 
de saúde não deveriam continuar sendo alocados com base 
no critério do casamento dos indivíduos? Se tomamos o casa-
mento como uma norma, o campo sexual não se torna redu-
zido na sua própria legitimidade, ao excluir a comunidade dos 
não-casados, dos solteiros, dos divorciados, dos assexuados e 
dos não monogâmicos? (Butler, 2004, p. 109).



COALIZÃO DE CORPOS E AFETOS: CRÍTICAS AO BINARISMO E À MONONORMATIVIDADE EM JUDITH BUTLER

Pág. 69 - 90 | SET. À DEZ. 2025

REVISTA ESMAT
ANO 17 - Nº 32 79

Ao reificar o casamento e a luta pelo direito ao casamento como forma de reco-
nhecimento de direitos para certos grupos, a consequência dessa luta, ainda que ini-
cialmente justa, é de que todos aqueles não casados ou que não podem se casar serão 
excluídos de direitos, isto é, os solteiros, os divorciados, os que não se interessam por 
relacionamentos afetivos e os não monogâmicos. Os grupos excluídos dos arranjos 
legais e estatais tradicionalmente validados em torno do quadro categorial normativo 
do casamento monogâmico seguirão, portanto, sem obter benefícios sociais, plano de 
saúde, partilha de bens e outros direitos que são geralmente derivados da instituição 
do casamento e da união estável. Tais arranjos estatais tradicionais e conservadores, 
em nome da conformação de uma família monogâmica, dão acesso diferenciado a 
serviços de saúde e a garantias legais, isenções de impostos e outros benefícios sociais. 
Com relação a esse tema, a autora nos coloca o seguinte problema: “Não haveria 
outras formas de se sentir possível, inteligível, até mesmo real, fora da esfera do reco-
nhecimento estatal?” (Butler, 2004, p. 114).

A resposta para o problema proposto pela pensadora não parece ser de fácil so-
lução, tendo em conta o anseio por resistir e lutar em prol de direitos e em prol do 
reconhecimento, ainda que parcial, da realidade e  existência de vidas marginais e 
excluídas. A autora segue na problematização da questão:

Faz todo sentido que os movimentos de lésbicas e gays quei-
ram recorrer ao Estado, dada a história do movimento: a ten-
dência atual em favor do casamento gay é em certa medida 
uma resposta à AIDS e, em particular, uma resposta vergo-
nhosa por meio da qual a comunidade gay busca rejeitar a 
chamada promiscuidade, uma resposta em que aparecemos 
como saudáveis e normais e capazes de manter relacionamen-
tos monogâmicos de longa duração. Isto, obviamente, remete 
à questão […] de saber se a busca pelo reconhecimento den-
tro das normas de legitimidade existentes exige que também 
subscrevamos a uma prática que deslegitima as vidas sexuais 
estruturadas fora dos laços de casamento e dos pressupostos 
da monogamia (Butler, 2004, p. 114-115).

O problema proposto e lançado pela filósofa conforma, assim, um dilema: de um 
lado, viver sem normas que reconheçam os sujeitos e seus direitos acaba por resultar 
em discriminação, injustiça, exclusão e sofrimento. Por outro lado, a demanda política 
de reconhecimento estatal de uma prática afetiva, como busca de legitimidade e de 
existência, pode reforçar formas de hierarquização social que limitam as expressões 
sexuais de outros sujeitos, cuja exclusão e marginalização serão intensificadas. Há de se 
fazer, assim, uma reflexão crítica sobre as próprias normas de reconhecimento estatal, 
que estão em jogo, e sobre as consequências para os esquecidos, os estigmatizados e 
os excluídos das normatividades reformadas.



REVISTAREVISTA
ESMAT HERIVELTO PEREIRA DE SOUZA / RICARDO MORAIS BARROS 

Pág. 69 - 90 | SET. À DEZ. 2025

REVISTA ESMAT
ANO 17 - Nº 3280

Ao lutar pelo reconhecimento por parte do Estado de práticas sexuais considera-
das normais e saudáveis, acabamos por efetivamente restringir e delimitar o domínio 
de um novo marco de reconhecimento do que é legítimo e normal como prática se-
xual (Butler, 2004, p. 115). Com isso, acaba-se por fortalecer o papel do Estado como 
legitimador e como fonte das normas de reconhecimento, de verdade, de existência 
e de realidade. Outras possibilidades de legitimação derivadas da sociedade civil e da 
cultura são, dessa forma, eclipsadas. Exigir e receber reconhecimento, conforme as 
normas que legitimam o casamento e deslegitimam outras formas de relacionamento 
e união afetiva e sexual fora do casamento, é o mesmo que “deslocar o local de desle-
gitimação de uma parte da comunidade queer para outra ou, melhor, transformar uma 
deslegitimação coletiva numa deslegitimação seletiva” (Butler, 2004, p. 115).

Como Butler indica aberturas de conciliação entre os dois lados dessa questão 
problemática e complexa?

Tal prática é difícil, se não impossível, de conciliar com um mo-
vimento radicalmente democrático e sexualmente progressis-
ta. O que significaria excluir do campo de potencial legitimação 
aqueles que estão fora do casamento, aqueles que vivem rela-
cionamentos não monogâmicos, aqueles que vivem sozinhos, 
aqueles que estão vivendo em outras formas e arranjos de 
relacionamento afetivo que não sejam a forma do casamento? 
(Butler, 2004, p.115-116).

Se, por um lado, a luta promove o reconhecimento de casamentos e de uniões 
homoafetivas é, portanto, luta emancipadora. No entanto, a busca pelo reconheci-
mento do casamento ou do status de não promiscuidade por parte do Estado pode 
acabar, por outro lado, encobrindo e reforçando novas formas de exclusão, em par-
ticular das afetividades não monogâmicas. Tem-se um problema de difícil solução. Se 
os arranjos não monogâmicos também buscarem o amparo do Estado e futuramente 
obtiverem êxito nessa luta, outras minorias e margens seriam ainda mais discriminadas 
e excluídas, como os solteiros ou os divorciados, que deixariam de fazer jus a vários 
benefícios estatais, justamente por serem somente um e não dois ou múltiplos. A 
reconciliação dessas distintas práticas é, portanto, desafiadora.

Trata-se de um problema que requer ampla discussão, crítica e desconstrução, em 
especial no que diz respeito ao conceito de família e seus nexos de dependência e de 
sustentação com respeito ao aparato estatal, que normatiza e normaliza as práticas se-
xuais e afetivas dos sujeitos em torno da premissa da família com base da sociedade11. 

11	 A Constituição da República Federativa do Brasil prescreve o seguinte: “Art. 226. A família, 
base da sociedade, tem especial proteção do Estado” (Brasil, 1988, art. 226).



COALIZÃO DE CORPOS E AFETOS: CRÍTICAS AO BINARISMO E À MONONORMATIVIDADE EM JUDITH BUTLER

Pág. 69 - 90 | SET. À DEZ. 2025

REVISTA ESMAT
ANO 17 - Nº 32 81

Geralmente, a monogamia é a norma e um princípio fundamental da organização 
social das práticas de aliança e parentesco, o que conforma modelo mandatório de 
família tradicional. Não são aceitos três ou mais afetos sexuais na família “normal”. O 
crime de bigamia, por exemplo, ainda é prescrito em diversos países, até mesmo no 
Brasil12. As uniões éticas e voluntárias entre três ou mais indivíduos são consideradas 
inexistentes, irreais ou impossíveis, devendo ser colapsadas em arranjos duais. Os pais 
e as mães divorciados, por sua vez, ainda sofrem preconceito por não estarem mais 
casados, mesmo que tenham buscado no passado o reconhecimento estatal por meio 
do casamento. A hegemonia cultural naturaliza, portanto, além da sexualidade binária 
de gênero, também a monogamia e a figura do casamento eterno e feliz para sempre.

Butler entende que quaisquer novas exclusões devem ser problematizadas. A críti-
ca política, não violenta e ética, seria a forma que possibilitaria uma abertura emancipa-
tória que, ao mesmo tempo, garanta os direitos de alguns, mas sem que sejam criadas 
novas injustiças para com outros.

Em entrevista concedida em 2008, durante uma conferência em Barcelona, na 
Espanha, a filósofa fez a seguinte reflexão sobre casamento, não monogamia e formas 
alternativas de relacionamento e de organização social:

o casamento deve ser possibilitado a todos os casais, indepen-
dentemente da sua orientação sexual; se a orientação sexual 
é um impedimento, então o casamento é discriminatório. De 
minha parte, não entendo porque o casamento deveria ser 
limitado a duas pessoas: parece-me arbitrário e pode ser po-
tencialmente discriminatório; mas sei que este ponto de vista 
não é muito popular. No entanto, há formas de organização 
sexual que não implicam a monogamia, e tipos de relação que 
não implicam o casamento ou o desejo de reconhecimento le-
gal da relação – mesmo que essas relações busquem aceitação 
cultural. Há também comunidades compostas por amantes, 
ex-amantes e amigos que cuidam dos filhos, comunidades que 
constituem redes de parentesco complexas que não se enqua-
dram no padrão conjugal tradicional (Butler, 2008).

A passagem da entrevista de Butler ilustra que é preciso compreender de forma 
crítica o casamento, a monogamia e a família tradicional como manifestações de um 

12	 A bigamia é crime tipificado no Código Penal brasileiro do seguinte modo: “TÍTULO VII DOS CRIMES 
CONTRA A FAMÍLIA CAPÍTULO I DOS CRIMES CONTRA O CASAMENTO Bigamia: 
Art. 235 Contrair alguém, sendo casado, novo casamento: 
Pena – reclusão, de dois a seis anos.
§ 1º Aquele que, não sendo casado, contrai casamento com pessoa casada, conhecendo essa 
circunstância, é punido com reclusão ou detenção, de um a três anos” (Brasil, 1940, art. 235). 



REVISTAREVISTA
ESMAT HERIVELTO PEREIRA DE SOUZA / RICARDO MORAIS BARROS 

Pág. 69 - 90 | SET. À DEZ. 2025

REVISTA ESMAT
ANO 17 - Nº 3282

poder regulador e disciplinador, similar à heteronormatividade. Nesse caso, podería-
mos conceituar a mononormatividade como o regime disciplinador e normativo que 
apresenta uma versão de normalidade do relacionamento entre duas pessoas, com 
exclusividade sexual e estabilidade temporal, como a única forma natural, verdadeira, 
possível e reconhecida de relacionamento afetivo. A mononormatividade promove, 
assim, a lógica do binarismo dos afetos humanos na forma do casal. Qualquer ex-
pressão afetiva de não monogamia seria, dessarte, desviante, patológica, monstruosa, 
promíscua, supérflua, inviável, impossível, irreal e utópica.

Compreendidos os principais argumentos de Butler aplicáveis à normatização da 
monogamia e à exclusão dos afetos não monogâmicos, apresentaremos, a seguir, dois 
casos concretos de resistência que representam, na sociedade brasileira, a luta por 
direitos homoafetivos, por um lado, e a exclusão de uniões entre não monogâmicos, 
por outro lado.

3. SOBRE O ESTATUTO DAS UNIÕES HOMOAFETIVAS

A Constituição Federal Brasileira de 1988, em seu artigo 226, § 3º, reconhece o 
casamento e a união estável entre o homem e a mulher como entidade familiar.

Art. 226. A família, base da sociedade, tem especial proteção 
do Estado.

§ 1º O casamento é civil e gratuita a celebração.

§ 2º O casamento religioso tem efeito civil, nos termos da lei.

§ 3º Para efeito da proteção do Estado, é reconhecida a união 
estável entre o homem e a mulher como entidade familiar, de-
vendo a lei facilitar sua conversão em casamento (Brasil, 1988, 
art. 226, grifo nosso).

O texto constitucional, conforme se extrai da leitura do excerto grifado acima, 
indica que a união estável entre o homem e a mulher será reconhecida e protegida 
pelo Estado. No entanto, a Carta Magna foi silente quanto às uniões entre pessoas do 
mesmo sexo, o que gerou grande controvérsia social e jurídica, levada para delibera-
ção pela Corte Suprema. 

A sociedade brasileira enfrentava uma situação de heteronormatividade compulsó-
ria, em termos butlerianos, o que restringia o reconhecimento de direitos aos casais 
homoafetivos, pois a única opção aceitável de casamento ou união deveria se dar entre 
o homem e a mulher. Tem-se a ilustração evidente na norma constitucional brasileira 
do que Butler denomina como binarismo de gênero.



COALIZÃO DE CORPOS E AFETOS: CRÍTICAS AO BINARISMO E À MONONORMATIVIDADE EM JUDITH BUTLER

Pág. 69 - 90 | SET. À DEZ. 2025

REVISTA ESMAT
ANO 17 - Nº 32 83

O Supremo Tribunal Federal (STF), em decisão de 5 de novembro de 2011, por 
unanimidade de votos, reconheceu a união estável entre pessoas do mesmo sexo ao 
apreciar, conjuntamente, a Ação Direta de Inconstitucionalidade (ADI) 4277-DF e a 
Arguição de Descumprimento de Preceito Fundamental (ADPF) 132-RJ. O STF é a 
principal Corte do sistema judiciário brasileiro, responsável pelo controle constitucio-
nal. A decisão do STF reconheceu para uniões homoafetivas os mesmos direitos da 
união estável heterossexual.

A discussão sobre o direito a uniões homoafetivas diz respeito, em primeiro lugar, 
ao conceito de família. Até a referida decisão judicial do STF de 2011, a interpretação 
de família estava restrita à literalidade binária da norma constitucional, de modo que 
se entendia como necessário que as uniões estáveis sempre ocorressem entre um 
homem e uma mulher. 

No entanto, houve uma reinterpretação da norma constitucional ao ressignificar o 
afeto como o elemento fundamental para a formação da família e compreender “que 
este afeto está presente tanto nas relações heteroafetivas, como homoafetivas, logo 
não há motivos para negar proteção a estas formatações familiares” (Júnior; Benigno, 
2013, p. 588). O Poder Judiciário Brasileiro facultou às pessoas homoafetivas, desse 
modo, um novo direito que não era assegurado ou reconhecido e que tampouco 
havia sido positivado na legislação brasileira por meio do processo legislativo ordinário, 
isto é, a aprovação de leis.

Antes da referida decisão judicial do STF, havia o entendimento de que uniões ho-
moafetivas eram inexistentes, de modo que, quando “se rompiam, ou havia a morte 
de um dos companheiros, ocorriam grandes injustiças: pessoas que estavam juntas e 
que juntas construíram um patrimônio, quando se separavam não dividiam os bens 
entre si de maneira justa” (Júnior; Benigno, 2013, p. 590). Como argumenta Butler, os 
marginalizados da norma eram irreais, sua existência era desconhecida pelo Estado e, 
portanto, pelo poder dominante. 

Diante dessa situação de exclusão, várias demandas foram levadas ao Poder 
Judiciário Brasileiro, o qual se viu obrigado, antes da supracitada decisão do STF, a dar 
algum encaminhamento à questão.

A solução encontrada foi considerar estes vínculos afetivos 
como vínculos empresariais e aplicar a solução dada às dis-
soluções das sociedades, ou seja, dividir igualmente os bens 
conseguidos durante o período de convivência, desde que 
houvesse comprovação do esforço conjunto para a aquisição 
dos bens. Essa antiga maneira de tratar o tema resolvia apenas 
parcialmente o problema, pois ainda permanecia o entendi-
mento de que tal união não era considerada família (Júnior; 
Benigno, 2013, p. 590).



REVISTAREVISTA
ESMAT HERIVELTO PEREIRA DE SOUZA / RICARDO MORAIS BARROS 

Pág. 69 - 90 | SET. À DEZ. 2025

REVISTA ESMAT
ANO 17 - Nº 3284

Ainda que seja um encaminhamento parcial para a questão da falta de reconheci-
mento e legitimidade, tratava-se de uma solução problemática, ao considerar as uniões 
homoafetivas como uma sociedade empresarial. O afeto entre os envolvidos e a confi-
guração familiar eram desconsiderados em prol de uma visão estritamente patrimonial 
e empresarial de alianças relacionais dissidentes. 

O então ministro Celso de Mello, do STF, em seu voto, afirmou que a decisão da 
Suprema Corte removeu “obstáculos que até agora, inviabilizavam a busca da felici-
dade por parte de homossexuais vítimas de tratamento discriminatório”, além de ter 
representado um “passo significativo contra a discriminação e contra o tratamento 
excludente que têm marginalizado grupos minoritários” (Brasil, 2011, p. 229). 

Celso de Mello explica, ainda, que haveria certa resistência das “correntes majori-
tárias de opinião, representadas no Congresso Nacional, (…) às propostas de incor-
poração, ao sistema de direito positivo, de inovações fundadas nas transformações por 
que passa a sociedade contemporânea”, como a união homoafetiva (Brasil, 2011, p. 
239). 

Dessarte, Mello reconheceu, em seus próprios termos conceituais, o regime de 
exclusão e de marginalização da heteronormatividade problematizada por Judith Butler. 
A decisão judicial do Supremo, portanto, é um reconhecimento por parte do Poder 
Judiciário de que os regimes de poder de fato excluíam e marginalizavam pessoas ho-
moafetivas no Brasil. Além disso, a decisão materializa e dá visibilidade, de certo modo, 
à própria existência e à realidade de tais arranjos, à época estimadas oficialmente em 
60.000 uniões homoafetivas declaradas (Brasil, 2011, p. 60). 

Por meio da interpretação constitucional e da decisão da Corte Suprema brasi-
leira, alguns indivíduos tiveram, portanto, a opção de constituir uniões estáveis, que 
deixaram de ser exclusivamente entre homem e mulher. No entanto, permaneceu a 
norma de que qualquer casamento ou união estável deve ser necessariamente entre 
duas pessoas. E qual tem sido o tratamento dispensado pelo mesmo Estado brasileiro 
para a minoria não monogâmica?

A seguir, será apresentado o caso das resistências não monogâmicas.

4. O IMPASSE DAS UNIÕES NÃO MONOGÂMICAS

Nos termos do texto constitucional brasileiro, em particular do seu artigo 226, 
§ 3º, a união estável ocorre, conforme exposto anteriormente, “entre o homem e 
a mulher como entidade familiar […]” (Brasil, 1988, art. 226, grifo nosso). O STF 
reconheceu a união de duas pessoas, independentemente do sexo ou do gênero dos 
dois envolvidos, amenizando aspectos do binarismo e da heteronormatividade. O que 
ocorre, no entanto, com uniões consensuais entre três ou mais pessoas envolvidas?



COALIZÃO DE CORPOS E AFETOS: CRÍTICAS AO BINARISMO E À MONONORMATIVIDADE EM JUDITH BUTLER

Pág. 69 - 90 | SET. À DEZ. 2025

REVISTA ESMAT
ANO 17 - Nº 32 85

Em 2012, na cidade de Tupã, interior de São Paulo, três pessoas que mantinham 
uma relação afetiva ética e consensual conseguiram lavrar em cartório escritura públi-
ca de união estável denominada “Escritura Pública Declaratória de União Poliafetiva”. 
A referida união estável entre três (ou mais) pessoas teria a suposta capacidade de 
garantir direitos, como benefícios previdenciários, acesso ao seguro de vida, pensão 
de morte, plano de saúde, entre outros benefícios que o Estado reconhece somente 
para casais. Portanto, os três envolvidos na referida relação afetiva no formato de um 
“trisal” desejavam obter do Estado direitos que são concedidos exclusivamente a duas 
pessoas que realizam uma união estável, sejam por meio de uniões heterossexuais ou 
homossexuais.

Em 2016, a Associação de Direito de Família e das Sucessões (ADFAS) acionou o 
Conselho Nacional de Justiça (CNJ) contra dois cartórios de comarcas paulistas, em 
São Vicente e em Tupã, com a finalidade de proibir o registro em cartórios das uniões 
estáveis poliafetivas. Cabe esclarecer que o CNJ, criado pela Emenda Constitucional 
nº 45, de 2004, é uma instituição pública que visa aperfeiçoar o trabalho do Judiciário 
brasileiro, principalmente no que diz respeito ao controle e à transparência adminis-
trativa e processual. Entre suas atribuições, está a de receber reclamações, petições 
eletrônicas e representações contra membros ou órgãos do Judiciário, até mesmo 
contra seus serviços auxiliares, serventias e órgãos prestadores de serviços notariais e 
de registro13. 

Em 2018, o Plenário do CNJ analisou a questão dos registros de uniões não mo-
nogâmicas e decidiu pela vedação de lavratura das escrituras públicas declaratórias de 
união poliafetiva. O CNJ entendeu que, ainda que a Constituição Federal reconheça 
diversos tipos de família, a “relação ‘poliamorosa’ configura-se pelo relacionamento 
múltiplo e simultâneo de três ou mais pessoas e é tema praticamente ausente da vida 
social, pouco debatido na comunidade jurídica e com dificuldades de definição clara” 
(Brasil, 2018, p.1). Assim, o CNJ normatizou e reforçou o apagamento das famílias 
não monogâmicas no ordenamento jurídico e social brasileiro14, com o argumento 
de que quaisquer uniões familiares fora do regime monogâmico “sofrem forte repulsa 
social, e os poucos casos existentes no país não refletem a posição da sociedade acer-
ca do tema” (Brasil, 2018, p. 2). Além de desconhecer a existência das pessoas não 
monogâmicas que desejem reconhecimento de suas uniões no Brasil, o CNJ reiterou, 

13	 O CNJ é presidido pelo presidente do STF e composto por um ministro do Superior Tribunal de Justiça, 
um ministro do Tribunal Superior do Trabalho, um desembargador de Tribunal de Justiça, um juiz estadual, 
um juiz de Tribunal Regional Federal, um juiz federal, um juiz de Tribunal Regional do Trabalho, um juiz do 
Trabalho, um membro do Ministério Público da União, um membro do Ministério Público estadual; dois 
advogados e dois cidadãos.
14	 Por analogia, as famílias não monogâmicas foram consideradas inexistentes para o CNJ, tais quais eram 
as uniões homoafetivas antes da decisão do STF de 2011.



REVISTAREVISTA
ESMAT HERIVELTO PEREIRA DE SOUZA / RICARDO MORAIS BARROS 

Pág. 69 - 90 | SET. À DEZ. 2025

REVISTA ESMAT
ANO 17 - Nº 3286

com a justificativa de expressar a voz ou a vontade da maioria, a visão de que haveria 
“forte repulsa social” para com as minorias não monogâmicas. E o que seria uma “forte 
repulsa social”? Trata-se de uma afirmação que descortina o revestimento de abjeção, 
marginalização e exclusão atribuído a sujeitos não monogâmicos.

Assim, ao contrário do entendimento do STF sobre uniões homoafetivas, o CNJ 
optou por manter as relações não monogâmicas nas margens de discriminação, apa-
gamento e inexistência. O CNJ determinou, assim, a vedação dos registros cartoriais 
das uniões não monogâmicas, por mais análoga que fosse a situação em comparação 
com as uniões homoafetivas.

A decisão do CNJ indicou que o afeto não monogâmico seria imaturo na socie-
dade brasileira, mas que, um dia, talvez pudesse ganhar mais adesão social. E, ainda 
segundo o CNJ, se tal situação hipotética de maior adesão no Brasil pela não mono-
gamia se confirmasse um dia no futuro, os não monogâmicos deveriam, então, buscar 
atuar por meio do processo legislativo clássico, fundamentado nas maiorias eleitorais, 
tal como expresso a seguir:

A sociedade brasileira não incorporou a “união poliafeti-
va” como forma de constituição de família, o que dificulta a 
concessão de status tão importante a essa modalidade de 
relacionamento, que ainda carece de maturação. Situações 
pontuais e casuísticas que ainda não foram submetidas ao ne-
cessário amadurecimento no seio da sociedade não possuem 
aptidão para ser reconhecidas como entidade familiar. […] 
Futuramente, caso haja o amadurecimento da “união poliafe-
tiva” como entidade familiar na sociedade brasileira, a matéria 
pode ser disciplinada por lei destinada a tratar das suas especi-
ficidades (Brasil, 2018, p. 2).

O relator do caso no CNJ, João Otávio de Noronha, em seu voto, ainda que te-
nha feito uma breve analogia entre as “uniões poliafetivas” e as “uniões homoafetivas”, 
reiterou nas entrelinhas uma suposta imaturidade dos afetos não monogâmicos como 
fundamento de exclusão e de marginalização:

Registre-se ainda que foi possível o reconhecimento jurídico 
da união estável e da união homoafetiva – apesar da inicial 
insurgência de vozes conservadoras – uma vez que são re-
lacionamentos presentes na vida social. São situações mais 
próximas dos membros da sociedade e sobre as quais houve 
maior reflexão. Foi possível que a sociedade e a comunidade 
jurídica amadurecessem o olhar sobre essas formas de relacio-
namento antes do reconhecimento jurídico como instituições 
familiares (Brasil, 2018, p. 9-10).



COALIZÃO DE CORPOS E AFETOS: CRÍTICAS AO BINARISMO E À MONONORMATIVIDADE EM JUDITH BUTLER

Pág. 69 - 90 | SET. À DEZ. 2025

REVISTA ESMAT
ANO 17 - Nº 32 87

No único voto divergente da decisão do CNJ, o conselheiro Luciano Frota recor-
dou que o STF, “fundado nos princípios da dignidade da pessoa humana, da igualdade 
entre os sexos, da liberdade individual e da segurança jurídica”, reconheceu as uniões 
homoafetivas e condenou “condutas discriminatórias de gênero e de orientação se-
xual” (Brasil, 2018, p. 27). Ainda que Frota tenha reconhecido que o STF não tratou 
especificamente da união não monogâmica na decisão de 2011 sobre a homoafeti-
vidade, o conselheiro do CNJ entendeu que, mesmo assim, a Corte Constitucional 
“deixou aberta a possibilidade hermenêutica de reconhecimento jurídico desse mode-
lo de relação” (Brasil, 2018, p. 31).

Concluiu Luciano Frota, em seu voto divergente, o seguinte:

Proibir que se formalizem perante o Estado uniões poliafetivas 
com base em um conceito vetusto de entidade familiar, não 
abrigado pela Constituição, significa perpetuar uma situação de 
exclusão e de negação de cidadania que não se coaduna com 
os valores da democracia (Brasil, 2018, p. 35).

O tratamento concedido pelo Conselho Nacional de Justiça à tal questão ilus-
tra, assim, o dispositivo que sustenta um quadro normativo em que as práticas não 
monogâmicas são rechaçadas, e os sujeitos não monogâmicos deslegitimados, o que 
contrasta com a decisão do STF sobre as uniões homoafetivas e reforça a exclusão 
de marginalização das pessoas não monogâmicas ante o Estado brasileiro. É possível 
observar, em ambos os casos, a complexidade que Judith Butler indica entre a válida 
busca de reconhecimento de direitos, por um lado, e o consequente reforço da dis-
criminação e da exclusão daqueles que, em algum sentido, não se adaptam à nova 
ordenação normativa que vai se restabelecendo a despeito das transformações.

CONCLUSÃO

Com base no exposto, apresentou-se como o pensamento de Judith Butler per-
mite questionar o quadro epistemológico e os pressupostos ontológicos que validam 
o sistema monogâmico. Os argumentos da filósofa abrem espaços de reflexão e de 
crítica com relação à categoria de monogamia como regime normativo, que sustenta 
relações afetivas, exclusivistas, proprietárias e binaristas em termos do ideal de casal, 
em detrimentos de possibilidades éticas e alternativas de afetos não monogâmicos. Os 
relacionamentos não fundamentados na dualidade do casal acabam sendo apagados, 
discriminados, considerados desviantes, patológicos, monstruosos, inviáveis, impossí-
veis ou inconcebíveis.

Seguindo as articulações conceituais propostas por Butler, somos levados a uma 
consistente compreensão de como práticas afetivas não são naturais ou carentes de 



REVISTAREVISTA
ESMAT HERIVELTO PEREIRA DE SOUZA / RICARDO MORAIS BARROS 

Pág. 69 - 90 | SET. À DEZ. 2025

REVISTA ESMAT
ANO 17 - Nº 3288

determinações históricas e culturais, pois se materializam em atos, em performances 
nas quais os sujeitos se colocam em questão pelos efeitos normativos que daí de-
correm. Portanto, possibilidades de desconstrução, eticamente orientadas, ao mes-
mo tempo subversivas e explorando potencialidades não violentas, podem operar 
no interior da matriz da mononormatividade compulsória, por meio de práticas não 
monogâmicas dissidentes, apostando em relacionamentos amorosos e sexuais plurais 
e alternativos.

A monogamia e o casamento dual podem, portanto, ser vistos como práticas nor-
mativas e de poder, que estão em constante devir e construção, ainda que ficções 
reguladoras e disciplinadoras pretendam fazer crer na inevitabilidade e na universalida-
de do amor exclusivista, porque se apresentam socialmente como as únicas opções 
legítimas de arranjo afetivo. As práticas e resistências não monogâmicas reabrem a 
sexualidade e o amor para novas intervenções e novos horizontes de ressignifica-
ção, que podem contribuir para subverter os poderes disciplinadores e, assim, reduzir 
crueldades e sofrimentos desnecessários derivados da mononormatividade.

No caso brasileiro, buscou-se compreender, à luz das ideias de Butler, o trata-
mento e o reconhecimento de direitos para uniões homoafetivas e para uniões não 
monogâmicas. No primeiro caso, a Corte Constitucional decidiu pela extensão dos 
direitos da união estável heterossexual para todas as pessoas, desde que em número 
de dois. No segundo caso, o Conselho Nacional de Justiça decidiu pela vedação das 
uniões estáveis entre três ou mais pessoas, reforçando o entendimento de que a união 
familiar deve ser monogâmica, sempre entre duas pessoas. O processo judicial e o 
poder do Estado atuam com suas próprias lógicas e regimes, no que diz respeito a 
possíveis deslocamentos de estruturas de poder, por mais análogas que possam ser as 
situações de luta e de exclusão.

Conclui-se que é árdua e complexa a luta contra regimes de exclusão derivados 
das estruturas heteronormativas e mononormativas. Os casos apresentados das uni-
ões homoafetivas e não monogâmicas indicam, conforme argumenta Butler, a insufi-
ciência das soluções estatais, que podem ter consequências opostas para minorias e 
margens que compartilham de muitas similitudes em termos de exclusão. As reflexões 
de Butler permitem a crítica do papel Estatal e do poder normatizador de práticas se-
xuais e, em particular, da mononormatividade, responsável por manter na inexistência 
e na irrealidade as pessoas e as uniões não monogâmicas no Brasil.



COALIZÃO DE CORPOS E AFETOS: CRÍTICAS AO BINARISMO E À MONONORMATIVIDADE EM JUDITH BUTLER

Pág. 69 - 90 | SET. À DEZ. 2025

REVISTA ESMAT
ANO 17 - Nº 32 89

REFERÊNCIAS

BRASIL. Código Penal (1940). Disponível em: <https://www.planalto.gov.br/
ccivil_03/decreto-lei/del2848compilado.htm>. Acesso em: 16 dez. 2023. 

BRASIL. Conselho Nacional de Justiça. Pedido de Providências 
0001459-08.2016.2.00.0000. Relator João Otávio de Noronha, 26 
de junho de 2018. Disponível em: <https://www.cnj.jus.br/InfojurisI2/
down loadDocumento . seam; j ses s ion id=759A57556BE25319833BA-
F462753CC34?fileName=14590820162000000___Proc+1459-08.2019+a.
pdf&numProcesso=0001459-08.2016.2.00.0000&numSessao=48%-
C2%AA+Sess%C3%A3o+Extraordin%C3%A1ria&idJurisprudencia=51260&deci-
sao=false>. Acesso em: 13 dez. 2023.

________. Constituição da República Federativa do Brasil (1998). Disponível em: 
<https://www.planalto.gov.br>. Acesso em: 13 dez. 2023.

________. Supremo Tribunal Federal. Arguição por Descumprimento de Preceito 
Fundamental n. 132-RJ. Relator Ministro Ayres Brito, 5 maio 2011. Disponível em: 
<redir.stf.jus.br/paginadorpub/paginador.jsp?docTP=AC&docID=628633>. Acesso 
em: 13 dez. 2023.

BUTLER, Judith P. Subjects of Desire: Hegelian Reflections in Twentieth-Century 
France. Nova Iorque: Columbia University Press, 1987.

________. Psychic Life of Power: Theories in Subjection. Stanford: Stanford 
University Press, 1997.

________. Undoing Gender. New York and London: Routledge, 2004.

________. Giving an Account of Oneself. Nova Iorque: Fordhan University Press, 
2005.

________. Gender s Extramoral. Entrevista concedida em fevereiro de 2008. 
Disponível em:

<https://mronline.org/2009/05/16/interview-with-judith-butler-gender-is-
extramoral/>. Acesso em: 13 dez. 2023.

_______. Problemas de Gênero: feminismo e subversão da identidade. Tradução 
Renato Aguiar. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2018.

FOUCAULT, Michel. História da sexualidade, vol. 1: A vontade de saber. Rio de 
Janeiro: Graal, 1984.



REVISTAREVISTA
ESMAT HERIVELTO PEREIRA DE SOUZA / RICARDO MORAIS BARROS 

Pág. 69 - 90 | SET. À DEZ. 2025

REVISTA ESMAT
ANO 17 - Nº 3290

JÚNIOR, Dempsey Pereira Ramos; BENIGNO, Eric Pires. Casamento homoafetivo 
no Direito Brasileiro e no Direito Comparado: Tendências segundo uma visão histórica, 
econômica e antropológica. Revista Jurídica Cesumar-Mestrado, v. 13, n. 2, 2013.

JUNIOR, Edson Camara de Drummond Alves. A viabilidade do casamento homoafetivo 
no direito civil constitucional brasileiro: a busca real do direito à felicidade. Revista da 
Universidade Vale do Rio Verde, v. 11, n. 1, p. 3-9, 2013.

NÚÑEZ, Geni. Descolonizando afetos: experimentações sobre outras formas de 
amar. São Paulo: Planeta do Brasil, 2023.

Recebido em: 22/07/25
Aprovado em: 10/10/25


